
1 

 

Unsere Pfarrei heißt Hildegard von Bingen, weil:  

„Himmlisches mit Irdischem verbinden”. Das wollte Hildegard von 

Bingen. Die Benediktinerin verstand sich als Brückenbauerin  zwischen 

Himmel und Erde. So wollen wir auch sein: mit beiden Beinen fest auf der 

Erde stehen und zwischen Gott und Menschen vermitteln.  

So heterogen, wie die Stadtbezirke und Kieze auf dem Gebiet unserer 

Pfarrei Heilige Hildegard von Bingen sind, sind auch ihre Bewohner. Diese 

Unterschiedlichkeiten gilt es zu verbinden, die jeweiligen Stärken und 

Charismen zu nutzen und Gottes Gegenwart zu bezeugen.  

Hildegard von Bingen, die „Posaune Gottes“, redete Klartext. Ihre 

Meinung war gefragt, obwohl sie oft unbequem war. Hildegards Aufrufe zu 

Umkehr und Neuorientierung fanden Gehör. Sie war - und ist - ein Stachel 

im Fleisch von Kirche und Welt, ruft jeden ganz persönlich in die 

Entscheidung. Ihrem Beispiel folgend wollen wir Ungerechtigkeit und 

Bösartigkeit untereinander wie auch im öffentlichen Raum zur Sprache 

bringen und uns politisch einmischen. 

 

„Der Mensch unterlasse nicht, 

mich, den einzigen Gott, in 

diesen drei Personen anzurufen. 

Ich habe sie dem Menschen 

geoffenbart, dass er umso 

heißer in der Liebe zu mir 

entbrenne, da ich ihm zuliebe 

meinen Sohn in die Welt 

sandte.“ (Sc II,2) 

https://www.abtei-st-hildegard.de/wp2012/wp-content/uploads/2011/12/Bildschirmfoto-2011-12-09-um-17.36.03.png


2 

Als selbstbewusste Frau vertrat Hildegard die Meinung, dass Frau und 

Mann gleichwertig sind und sich in ihrer Unterschiedlichkeit ergänzen. Ihre 

Haltung, jeden Menschen zu achten und einander auf Augenhöhe zu 

begegnen soll uns ein Vorbild im Handeln sein. Aktuell geschieht das 

beispielsweise im Frauen- und Mädchentreff IN VIA. 

Als Heilkundige gilt Hildegard als erste deutsche Ärztin. Im Mittelpunkt 

ihrer medizinischen Schriften steht der Einheits- und Ganzheitsgedanke. 

Die Arznei- und Heilmittel beschrieb sie erstmals mit umgangssprachlichen 

Worten und verband so traditionelle Klostermedizin mit volkstümlichem 

Heilwissen. Fünf Krankenhäuser sind auf dem Territorium der künftigen 

Pfarrei beheimatet. Die „Gärten der Welt“ zeigen Heilpflanzen und 

Kräuter. Das verbindet uns mit Hildegard, die sich um die physische, 

psychische und spirituelle Heilung bemühte. 

Auf dem Territorium der künftigen Pfarrei haben wir das Priesterseminar 

Redemptoris Mater sowie vier Hochschulen.  Hildegard war eine Seherin, 

sie wurde 2012 zur Kirchenlehrerin ernannt. Als Patronin der 

Naturwissenschaftler und Sprachforscher kann sie Studierenden wie 

Lehrenden Impulse geben.   

 

Als Mystikerin dachte Hildegard symbolisch. Sie versuchte, hinter allen 

äußeren Erscheinungen eine analoge geistige und geistliche Bedeutung zu 

finden, um so Gott, Welt und Mensch als Ganzes zu deuten. Ihre Visionen 

sind von inhaltlicher Fülle und Vielseitigkeit, verknüpfen theologische, 

kosmologische, naturkundliche und spirituelle Erkenntnisse. 

Die Ordensfrau begeisterte besonders junge Menschen. Sie wuchs über den 

Standesdünkel  ihrer Zeit hinaus. So gründete sie auch ein Kloster, in dem 

nichtadelige Frauen aufgenommen wurden. Mit dem Don-Bosco-Zentrum 

in Marzahn wurde ein Lebensort für Jugendliche geschaffen, die aus 

prekären Familien stammen. Auch die Ökumenische Kinder- und 

Jugendkantorei in Marzahn passt gut zu Hildegard, die eine begnadete 



3 

Komponistin war. Für sie war die Musik göttlichen Ursprungs. Welt und 

Mensch bildeten ein wohlklingendes Beziehungsgefüge. 

Hildegard war Systemikerin. In ihrer gewaltigen Kosmosschrift fließt alles 

zusammen, was ihr wichtig war. Der Mensch erscheint als Mikrokosmos, 

der in all seinen körperlichen, geistigen und seelischen Kräften die 

Gesetzmäßigkeiten des Makrokosmos widerspiegelt. Wir möchten mit 

unserer Pfarrei Heilige Hildegard von Bingen Licht in dem System 

Marzahn, Hellersdorf, Kaulsdorf, Biesdorf, Friedrichsfelde/ Karlshorst 

sein, uns nicht mit uns selbst beschäftigen sondern als Mikrokosmos im 

Makrokosmos wirken. 

Alle, die etwas anfangen können mit der Vorstellung von Gesundsein, von 

Heil und Heilung stöbern in Hildegards Schriften und lernen sie kennen als 

eine Frau, die ganz mit Gott verbunden war: mit den Füßen auf der Erde 

und dem Herzen im Himmel.   

Was wir über sie wissen: 1098 kommt sie als zehntes Kind in einer 

adligen Familie unweit der Nahemündung in den Rhein zur Welt. Ihre 

Eltern merken schnell, dass ihre Hildegard ganz besondere Gaben hat und 

beschließen, sie Gott zu weihen. Und so geben sie das Mädchen im zarten 

Alter von acht Jahren in das Kloster Disibodenberg. Dort lebt sie 

zurückgezogen mit ihrer Meisterin Jutta von Spornheim, der sie ihre 

Visionen erzählt. Benediktinerklöster sind zu der damaligen Zeit 

Hochburgen der Wissenschaft und Kunst. So kommt sie in den Genuss, 

sich zu bilden und ihre vielseitigen Talente auszubauen. Sie übt sich im 

Beten und Meditieren. In ihrer tiefen Verbundenheit mit Gott sieht sie in 

ihren Visionen die wichtigsten Ereignisse der Heilsgeschichte und gibt sie 

in einer poetischen und symbolischen Sprache wieder. Nachzulesen ist das 

in ihrem Werk Scivias (Wisse die Wege). Dort fasst sie in 35 Visionen den 

ganzen Heilsgeschichtlichen Bogen von der Schöpfung der Welt bis zum 

Ende der Zeiten zusammen. Alles Irdische ist für Hildegard Zeichen für 

eine übernatürliche Wirklichkeit. Die ganze Schöpfung weist auf den 

dreifaltigen Gott hin, sie ist eine Symphonie des Heiligen Geistes, der 



4 

selbst Freude und Jubel ist. In dieser Schöpfung findet sie die „Apotheke 

Gottes”  und entwickelt so eine Medizin, die seit einiger Zeit wieder 

Interesse findet. 

In ihrem Buch der Lebensverdienste (Liber vitae meritorum) schreibt sie in 

einer einzigen, mächtigen Vision, wie Gott mit seiner Macht und seinem 

Licht den Kosmos ins Leben ruft. Im Zentrum dieser Schrift steht die 

Beziehung zwischen Tugenden und Lastern. Täglich neu sieht sich das 

menschliche Dasein mit der Versuchung zum Laster konfrontiert, die ihn 

vom Weg zu Gott und der Tugend abbringt. Die Einladung an den 

Menschen heißt, sich vom Bösen abzukehren, um Gott zu verherrlichen 

und nach einem tugendhaften Leben in einen Zustand „vollkommener 

Freude” zu streben. 

Das Buch der Gotteswerke (Liber divinorum operum) erklärt die 

Beziehung Gottes zu seiner Schöpfung und die Zentralität des Menschen: 

„Das ganze Werk, das du mir anvertraut hast, habe ich zu einem guten 

Ende geführt, und so bin ich in dir und du in mir, wir sind eins“1 

In ihren anderen Schriften zeigt die hl. Hildegard schließlich die 

Interessenvielfalt und kulturelle Lebendigkeit der Frauenklöster des 

Mittelalters auf. Damit trotzt sie allen Vorurteilen, die diese Epoche immer 

noch verdunkeln wollen. Hildegard hat sich mit Medizin und 

Naturwissenschaften beschäftigt, wie auch mit der Musik, was ihrem 

künstlerischen Talent entsprach. Sie komponierte Hymnen, Antiphonen 

und Gesänge. Für sie ist die ganze Schöpfung eine Symphonie des Heiligen 

Geistes, der in sich selbst Freude und Jubel ist. 

Hildegard genießt im reifen Alter hohe Popularität und viele Menschen 

suchen  bei ihr Rat. Viele Briefe belegen, dass Männer- und Frauenklöster, 

Bischöfe und Äbte sich an sie wandten. Ihre  Antworten sind auch heute 

noch wertvoll. Zum Beispiel schrieb die hl. Hildegard an eine religiöse 

Gemeinschaft von Nonnen einmal: „Das geistliche Leben muss mit viel 

 
1 (Pars III, Visio X: PL 197, 1025a) 



5 

Hingabe gepflegt werden. Am Anfang ist es mühsam und bitter. Man muss 

manch Äußerlichkeiten und fleischlichen Gelüsten und anderen ähnlichen 

Dingen entsagen. Aber wenn man sich von der Heiligkeit faszinieren lässt, 

dann wird eine heilige Seele die Abkehr von der Welt als süß und erfüllend 

empfinden. Man muss nur klug darauf achten, dass die Seele nicht 

verwelkt.” 2 

Als Kaiser Friedrich Barbarossa ein kirchliches Schisma verursacht und 

drei Antipäpste sich gegen den legitimen Alexander III. auflehnen, erinnert 

sie daran, dass auch ein Kaiser dem Gerichte Gottes unterstünde. Mit der 

Kühnheit, die jeden Propheten charakterisiert, schrieb sie an den Kaiser 

diese Worte von Gott: „Wehe, wehe der Niederträchtigkeit dieser 

Gottlosen, die mich beleidigen! Höre, geschwind, o König, wenn du leben 

willst! Sonst wird mein Schwert dich durchbohren!” 3 

Noch im hohen Alter begibt sie sich immer wieder auf Reisen, um den 

Menschen als „Posaune Gottes“ von ihm zu erzählen. Alle hörten ihr gerne 

zu, auch wenn sie einen strengen Ton anschlägt. Immer wieder erinnert sie 

daran, dass eine wahre Erneuerung der kirchlichen Gemeinschaft nicht aus 

der Änderung von Strukturen erwachsen könne, sondern nur aus einem 

ernsthaften Geist der Buße und einem mühevollen Weg der Umkehr. Diese 

Botschaft sollte uns ein Leuchtfeuer sein auf unserem pastoralen Weg. 

Hildegard stirbt am 17. September 1179 auf dem Rupertsberg bei Bingen. 

Über die Liebe: die Prophetin Hildegard von Bingen 

Eine Künderin, eine Sprecherin, die etwas heraussagt, eine, die im Namen 

eines Höheren spricht. Das ist eine Prophetin. Hildegard hatte Einsicht in 

die Ratschlüsse Gottes und konnte nicht schweigen. Sie empfing ihre 

Offenbarungen nicht in Ekstase und auch nicht im Traum, sondern bei 

klarem Bewusstsein. Ihre großartigen allegorischen Visionen meditierte 

 
2 E. Gronau, Hildegard, Prophetische Lehrerin der Kirche an der Schwelle und am 
Ende der Neuzeit, Christiana Verlag 1999 
3 Idid. 



6 

und systematisierte sie viele Jahre, bevor sie diese mit Hilfe von Mönch 

Vollmer aufschrieb und teilweise mit eindrucksvollen Illuminationen 

versehen ließ. Symbolische Bilder von kosmischem Format.  

Hildegard hat kein eigenes Werk über die Liebe geschrieben. Und doch 

begegnet diese den Lesern in mehreren  ihrer Werke. Liebe ist nicht der 

Zentralbegriff ihrer visionären Theologie. Sie gebraucht in ihren Schriften 

caritas und amor, zwei nuancierte Begriffe, die im Deutschen in einem 

Wort Liebe zusammenfallen, „im Sinne der älteren Theologie als eine 

Hinneigung zu einem als gut Erkannten. Es ist die wesenhafte Güte Gottes 

zu seiner Schöpfung einerseits und die pflichtgemäße Hingabe der 

Geschöpfe andererseits. “4 Ganz anders im heutigen Verständnis, wo Liebe 

eher Spontaneität, Emotionalität und Erotik bedeutet. Hildegards Diskurs 

über die Liebe ist einer über das Erhabene der Gottheit und das Erhabene 

im Menschen.  

Sie unterscheidet in ihren Visionen zwischen der Liebe Gottes, der Liebe 

des Menschen zu Gott und der Liebe zwischen den Geschlechtern. Die 

himmlische Liebe ist voller Verheißung. Sie nennt sich Spiegel aller 

Tugenden, ein Spiegel, der das Licht bündelt: 

„Liebe überflutet das All-: 

quillend aus tiefsten Gründen, über die Sternenwelt strömend: 

Die Liebe ist liebend zugetan allem, 

da sie den Kuss des Friedens gab 

dem Könige, unserem höchsten Herrn.“5 

Und sehr erstaunlich ist, was sie über die Liebe zwischen den 

Geschlechtern aufschrieb. In ihrem Werk „Cause et curae“ ist im Kapitel 

“Die Liebe der Ureltern, Sexualität und Gattenliebe zu lesen:  „Die Liebe 

des Mannes ist im Brand seiner Leidenschaft wie das Feuer brennender 

 
4 Peter Dinzelbacher, Kleine Bibliothek der Weltweisheit Nr.5 dtv C.H.Beck2006, S. 
103 
5 Hildegard von Bingen, Symphonia. Gedichte und Gesänge, Gerlingen 1995 



7 

Berge…, die Liebe der Frau gleicht dagegen der Flamme in einem 

Holzstoß…wie die ausgeglichene Wärme der Sonnenglut, die 

fruchtbringend wirkt.“6 Das schreibt eine Nonne, seit ihrem achten 

Lebensjahr hinter Klostermauern lebt!  Das ist nur eine kleine Kostprobe, 

die bei uns zu einem gewissen Kopf Kino führt. Hildegard sieht in ihren 

Offenbarungen aber alles funktional und als Kind ihrer Zeit lebte sie in der 

patriarchalischen Gesellschaft. Ihre Vergleiche des Mannes mit der Seele, 

die der Frau mit dem Leib bringen ebenso klar die Hierarchie zum 

Ausdruck, wie die Zuordnung der Menschheit Christi zur Frau, seiner 

Gottheit aber zum Mann. Allerdings haben die Funktionen der 

Geschlechter im Heilsplan gleiche Wichtigkeit. Es ist deutlich zu spüren, 

dass für sie alles zusammenhängt, Kosmos, Gott und Mensch, dass alles in 

einer großartigen Ordnung gefügt ist. 7 

Gottes- und Nächstenliebe galten auch für sie. Gerade als ihr Ansehen 

uneingeschränkt groß war, sie bewundert und verehrt wurde geriet sie in 

ihrem letzten Lebensjahr unter ein ungerechtes Interdikt (eine Strafe für ein 

Vergehen gegen das Kirchenrecht). So war es im Mittelalter bei den 

Adligen üblich, Begräbnisstätten in Klöstern auszuwählen und durch 

Schenkungen und Stiftungen für die Seelenruhe der Verstorbenen zu 

sorgen. 1178 beerdigte Hildegard auf ihrem Klosterfriedhof einen Adligen, 

der nach dem Empfang der Krankensalbung gestorben war. Wenig später 

verlangte die erzbischöfliche Kanzlei  zu Mainz, den Toten wieder 

auszugraben, da er exkommuniziert war. Hildegard weigerte sich, das Grab 

zu öffnen. Sie schrieb an die Prälaten und berief sich auf die Weisung, die 

sie  vom „wahren Licht“ bekommen hatte: „Deshalb wagten wir es, den 

Leichnam des Begrabenen, der ja gebeichtet und kommuniziert hatte und 

absolviert war, in der Erde zu lassen.“ Sie appellierte an die Liebe, jedoch 

verglich. Das Interdikt wurde verhängt und auf dem Rupertsberg 

verstummten die Glocken. Kommunion und feierliche Gottesdienste waren 

 
6 Hildegard von Bingen, Heikunde. Das Buch von dem Grund und Wesen und der 
Heilung der Krankheiten (Cause et curae), Salzburg 1974, Kap. 12 
7 Vgl. kleine Bibliothek der Weltweisheit HNr. 5, S. 102 



8 

verboten. Die Äbtissin schrieb weiter Briefe und konnte einen Prozess 

erwirken, in dem die Absolution des Verstorbenen bewiesen werden sollte. 

Wie der Prozess ausging und ob Hildegard das Urteil noch erlebte, ist nicht 

belegt. Sie starb am 17. September 1179, eine von den Gluten Gottes und 

vom Feuer des Leidens verzehrten Prophetin.8 

Mehr als nur Kräuter und Dinkel: Die Philosophin Hildegard von 

Bingen  

Anno Domini 1146 schreibt die Äbtissin eines rheinländischen Konvents 

einen Brief an einen der damaligen Superstars: Bernhard von Clairvaux. Er, 

der Leiter  des Zisterzienserordens und bekannter Kreuzzugprediger, ist der 

Adressat und die Absenderin Hildegard von Bingen. In ihrem Brief 

beschreibt sich Hildegard als klein und erbärmlich gegenüber dem hohen 

Geistlichen und berichtet ihm von ihren Visionen, die sie seit ihrem fünften 

Lebensjahr empfängt und verrät ihm, dass sie in Kontakt mit Gott stehe. 

Was ist der Grund? Sie will, dass Bernhard ihre Erkenntnisse legitimiert, 

und ihre Unterwürfigkeit ist dafür Mittel zum Zweck. Bernhard ist bekannt 

für seine scharfen Urteile, erst ein paar Jahre zuvor hatte er den Theologen 

Peter Abaelard der Häresie bezichtigt, worauf dieser vom Papst zum 

ewigen Schweigen verurteilt wurde. Doch Hildegard hat Glück mit ihrem 

gewagten Trick,  Bernhard befindet ihre Visionen als Gnade Gottes und 

macht ihr damit den Weg frei für Predigten in der Öffentlichkeit. Und 

Papst Eugen III., ein ehemaliger Schüler Bernhards, gibt ihr die Erlaubnis 

zur Veröffentlichung ihrer Schriften. 

Nun entsteht Hildegards Visionstrilogie. Sie beginnt mit „Scivias“ (Wisse 

die Wege). Darin entwickelt sie eine eigene Kosmologie. Anders als die 

scholastischen Philosophen war für sie Gott nicht durch logische Analysen 

zu erkennen, dafür sei er viel zu unfassbar und nur mittels Bildern zu 

erahnen. Intuitive Erfahrung, das ist ihr wichtig. Ausgangspunkt waren ihre 

26 Visionen und die biblische Geschichte. Sie beschreibt die Wege Gottes 

 
8 Vgl. Gisbert Kranz, Der Mensch, das volle Werk Gottes, Katholisches Hausbuch „Jahr 
des Herrn 1980“, S.9 



9 

zum Menschen in Schöpfung und Erlösung und anderseits die Wege des 

Menschen zu Gott.  

Das Folgewerk „Liber Vitae Meritoum“ (Buch der Lebensweisheiten) 

behandelt ethische Fragen und stellt in Streitgesprächen zwischen 35 

Lastern und Tugenden den untrennbaren Zusammenhang zwischen 

Kosmos, Heilsgeschichte und menschlichem Handeln dar. Sie beschreibt 

die persönlichen Entscheidungen als Teil der kosmischen 

Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse.  

Viriditas, die göttliche Lebensgrüne, die die Natur durchdringt, ist ebenfalls 

Thema dieser Schrift, in der sie schon auf Umweltzerstörungen hinweist. 

Sie schreibt, dass ungerechte Ausbeutung der Schöpfung die Grünkraft 

welken lässt und die Menschheit keine vollkommene Freude finden wird. 

Schließlich schildert sie in ihrem dritten Werk „Liber Devinorum Operum“ 

(Das Buch vom Wirken Gottes) das Zusammenwirken von Gott, Kosmos 

und Mensch. Weil Gott nicht nur die Gerechtigkeit, sondern auch die Liebe 

verkörpert, folgert sie, dass er nicht rein männlich sein kann. Hier fasst sie 

noch einmal alle ihre Grundanliegen und  Erkenntnisse über Gott und 

Menschen ausgereift zusammen.9 

Neben ihren Hauptwerken verfasst Hildegard heil- und naturkundliche 

Schriften, komponiert komplexe geistliche Lieder. Ihr Singspiel „Ordo 

virtutum“ (Spiel der Kräfte), in dem die Tugenden mit dem Teufel 

kämpfen, war im 12. Jahrhundert etwas Neues, ähnliche Singspiele sind 

erst aus späterer Zeit bekannt. Und sie korrigiert auch die Behauptung von 

Paulus, die Frau wäre „um des Mannes willen“ geschaffen worden. Ihr 

Gott war kein weißer alter Mann, sondern trug männliche und weibliche 

Züge. 

Nach ihrem Tod geriet ihr Werk zunehmend in Vergessenheit. Aber in den 

1970er Jahren brachte der österreichische Arzt Gottfried Hertzka die 

„Hildegard-Medizin“ auf den Markt und löste damit einen Hype aus, der 

endlos zu sein scheint. Heilsteine, Fastenkuren, Dinkelkaffee bringen gutes 

 
9 www.abtei-st-hildegard.de/Fotos-hildegard_ausstellung 5-555x1030 



10 

Geld. Aber Hildegard von Bingen war mehr als eine Dinkelexpertin und 

Kräuterfee, sondern vielmehr die erste deutsche Philosophin, zweihundert 

Jahre vor Meister Eckart. 

Hier eine Kost - (Lese)probe aus ihrem ersten Werk: 

„Die Seele zeigt auch entsprechend den Kräften des Körpers ihre Fähigkeit. 

So zeigt sich in der Kindheit des Menschen Einfalt, in der Jugend Tatkraft 

und im Erwachsenenalter, wenn alle Adern des Menschen voll sind, gibt 

sie ihre stärksten Kräfte der Weisheit zu erkennen. So ist auch ein Baum in 

seinen ersten Trieben zart, dann setzt er Frucht an und bringt diese 

schließlich zur Fülle des Nutzens. Später jedoch, im Greisenalter des 

Menschen, wenn er sein Mark und seine Adern sich der Gebrechlichkeit 

zuzuneigen beginnen, zeigt die Seele mildere Kräfte, gleichsam aus 

Überdruss an Wissen des Menschen, wie sich auch der Saft des Baumes 

vor dem Beginn des Winters in Zweigen und Blättern zusammenzieht.“10 

Ein Kräuterspaziergang in unserem pastoralen Raum  

Heute steht auf meinem Speiseplan Wildkräuteromelette, eine Empfehlung 

unserer Patronin Hildegard von Bingen zur gesunden Ernährung: 

Weil ich dazu verschiedene wilde Kräuter benötige, muss ich hinaus in die 

Natur. Mein Kräutersammel- Spazierweg an der südlichen Grenze unseres 

pastoralen Raums beginnt im Seepark, an der Trautenauer Straße. Ist die 

Lipnitzstraße überquert, beginnt der Traberweg, von dem  auf Höhe der 

Üderseestraße leicht rechts ein Weg abgeht. Und schon stehen am 

Wegesrand Löwenzahn und Brennnessel, im Frühjahr noch recht frisch. 

Dieser Weg endet an der Treskowallee, die wird überquert. Nun beginnt 

ein asphaltierter Weg in Richtung Volkspark Wuhlheide, es ist das Gelände 

der ehemaligen Kaserne der sowjetischen Armee. Wenn man den 

Asphaltweg verlässt, und etwas durchs Gebüsch streift, dann ist die 

Auswahl an Kräutern groß: Wegerich, Schafgabe, Giersch und Oregano 

 
10 Hildegard von Bingen: „Wisse die Wege. Liber Scivias“, S. 74,75, hrsg. v.d. Abtei St. 
Hildegard, Rüdesheim/Eibingen, Beuroner Kunstverlag, 2013 



11 

wachsen dort. Vorbei geht es am Modellpark, dort gibt es Miniaturen von 

wichtigen und interessanten Gebäuden Berlins und Brandenburg zu 

bestaunen. Aber das muss heute warten, denn die Kräuter sollen ja frisch 

auf den Tisch. Am Ende des Weges geht es links weiter in Richtung 

Wasserwerk Wuhlheide. Das bleibt rechts liegen und auf der linken Seite 

versteckt sich hinter einem Wall die Trabrennbahn Karlshorst. Kurz davor 

stehen Prachtexemplare von Taubnesseln, weiße und violette.  Zwischen 

Trabrennbahn und dem Neubaugebiet Carlsgarten läuft es sich sehr schön, 

am besten auf dem Wall (mit Blick auf Trabrennbahn). Daneben geht es 

sich auch gut, dort versteckt sich der Oregano. Wer sich geradeaus hält, 

gelangt zum Haupteingangstor der Rennbahn und ist wieder an der 

Treskowallee, dicht am Bahnhof Karlshorst. 

Noch einen Tipp zum Kräutersammeln: nehmen Sie Handschuhe mit für 

die Brennnesseln. Schneiden Sie die Kräuter am besten mit der Schere ab. 

Nehmen Sie nicht die ganze Pflanze (außer Brennnesseln), sondern nur 

einzelne Blätter, am besten die frischen (ganz wichtig beim Löwenzahn!). 

Verwenden Sie Papiertüten, Textilsäckchen oder Körbchen zum Sammeln. 

Brennnesselsamen ist übrigens sehr vitaminreich und sollte unbedingt 

geerntet werden.  

 

Und das sagt Hildegard über  

Dinkel ist das wertvollste Getreide, sorgt für Stimmungsaufhellung und 

kräftigt. 

Galgant kräftigt das Herz 

Brennnessel reinigt den Magen, gut gegen Vergesslichkeit 

Löwenzahn reinigt die Blutbahnen 

Wegerich ist gut gegen Gicht und geschwollene Drüsen 

Schafgabe gut gegen Blutergüsse und juckende Narben, auch bei inneren 

Verletzungen 

 



12 

 

Das Rezept 

Für die Omeletts: 

12 EL Dinkelmehl (fein), 

800 ml Milch, 

4 Eier, 

Salz, Galgant (eine Ingwer-ähnliche Wurzel, Pulver gibt es im Bioladen) 

Für die Füllung: 

1 EL Butterschmalz, 

4 kleine Zwiebeln (klein gehackt), 

600 g gehackte Wildkräuter  (z. B. Brennnessel, Löwenzahn,  Wegerich, 

Schafgabe, Oregano, Giersch, Taubnesselblüten), 

Galgant, 

Salz, 

400 g Mozzarella  

Eier, Milch  und  Dinkelmehl verquirlen, mit Salz und Galgant 

abschmecken und ½ Stunde quellen lassen.  

In der Zwischenzeit die Zwiebeln im Butterschmalz goldgelb anrösten, die 

Kräutermischung dazugeben und drei Minuten lang dünsten. Anschließend 

mit Salz und Galgant würzen. 

Aus dem Teig vier Omeletts in der Pfanne backen. 

Die Kräuterzwiebeln mit dem gewürfelten Mozzarella vermischen und die 

Omeletts damit füllen. Dann die Omeletts mit Taubnessel-Blüten garnieren. 

 

Oregano (Dost oder wilder Majoran) 

gut gegen Hauterkrankungen  

Giersch ist reich an Vitamin C, etwas 

abführende Wirkung  

Taubnessel hat 

entzündungshemmende und 

antibakterielle Eigenschaften 



13 

Hier noch ein Tipp aus der Hildegard-Kloster-Küche: Die Kichererbse 

wirkt gegen Fieber, als Hülsenfrucht schenkt sie dem Körper Eiweiß und 

Ballaststoffe. Außerdem enthält sie das essentiell wichtige Spurenelement 

Zink, das für eine feste Zellstruktur der Haut sorgt. 

Kichererbsen-Brotaufstrich mit Kräutern 

200 g Kichererbsen, vorgegart 

200 ml leichte Gemüsebrühe 

2 Knoblauchzehe,  2 EL Korianderblätter 

2 EL Zitronensaft,   2 EL Sesampaste 

3 EL Olivenöl,  1 EL Salz 

Die Kichererbsen abgießen, abspülen und mit der Gemüsebrühe pürieren. 

Den Knoblauch und den Koriander fein hacken. Mit den übrigen Zutaten 

gleichmäßig unter die Paste heben. Über Nacht durchziehen lassen. Nach 

Belieben mit Chili, verschiedenen Kräutern und Sesam bestreuen.  

Dazu schmeckt frisches Fladenbrot. 

Muskatnuss war für Hildegard von Bingen ein Universalmittel zur 

Stärkung von Nerven, Konzentration und Scharfsinn.  

Nervenkekse  

1 kg Dinkelmehl 

400 g Butter 

250 g feiner Rohrzucker 

200 g gemahlene Mandeln 

1 Prise Salz 

45 g Zimtpulver 

45 g Muskatnusspulver 

10 g gemahlene Nelken  

4 Eier 

100 ml Milch       

zu einem eher feuchten Mürbteig verarbeiten. 



14 

Den Teig mindestens eine Stunde (besser über Nacht) kalt stellen. Dann 

ausrollen, Kekse ausstechen und bei 180° im Ofen auf mittlerer Schiene 

etwa 15 Minuten backen. 

Wichtig: Muskat hat eine halluzinogene Wirkung, deshalb sollten 

Erwachsene höchstens sechs, Kinder maximal drei Kekse am Tag 

essen! 

 

 

Nachfolgendes Lied wurde  2011 in dem von Hildegard gegründeten 

Eibinger Benediktinerkloster erstmals gesungen. In Vorbereitung auf das 

große Fest den Heiligsprechung feierten die Schwestern eine Novene. Jeder 

der neun Tage stand  unter einem Gedanken aus dem Leben der Heiligen.  

 

  



15 

Du, Heilige vom Rupertsberg, 

voll Ehrfurcht sehn wir auf dein Werk, 

das du, erfüllt von Gottes Kraft 

gabst als Geschenk der Wissenschaft. 

Refrain:  

Zeig uns, o heilige Hildegard den Weg, den Gott dir offenbart: Zum Leben, 

ganz nach Christi Art. 

Du lebtest treu als Christi Magd, 

hast gläubig Gottes Geist befragt: 

Du suchtest voller Zuversicht 

und Gott erfüllte dich mit Licht! 

Refrain…. 

Du hast den richtigen Weg gespürt, 

den Geist des Herrn, der dich geführt, 

wie du erkanntest die Natur, 

das war der Heiligen möglich nur. 

Refrain…. 

Gott ließ dich schau´n der Kräfte Spiel 

und seiner Werke großes Ziel, 

am End des Lebens den Gewinn 

der Evangelien tiefsten Sinn. 

Refrain…. 

Weil du die Wege Gottes weißt, 

begleite uns mit deinem Geist 

und führ zu Gott durch Raum und Zeit, 

o Hildegard, die Christenheit! 

Refrain… 

 (Nach der Melodie: „Ihr Freunde Gottes allzu gleich“, Gl 608 ) 



16 

 

 

Katholische Pfarrei St. Hildegard von Bingen Berlin Marzahn/Hellersdorf 

Mit den Gemeinden 

- Zum Guten Hirten Berlin Friedrichsfelde und Berlin Karlshorst 

Kurze Str. 3, 10317 Berlin 

- Maria Königin des Friedens Berlin Biesdorf 

Oberfeldstr. 58, 12683 Berlin 

- St. Martin Berlin Kaulsdorf 

Nentwigstraße 1, 12621 Berlin 

- Von der Verklärung des Herrn 

Neufahrwasserweg 8, 12685 Berlin 

 

Text: Hildegard Stumm, Bilder S.1 und S. 14 Benediktinerabtei St. 

Hildegard Eibingen, S. 12 H. Stumm 


